
 

JUMPENA: 
Jurnal Moderasi Pendidikan Agama 
e-journal.nusantaraglobal.ac.id/index.php/jumpena 

Vol. 1, No. 2, 2025 
e-ISSN: 3109-9149 

pp. 67-75   

 

doi.org/ |   67 
 

Integrasi Holistik Pendidikan Agama Islam dan Pembentukan Karakter: 
Sintesis Konseptual di Era Disrupsi Digital dan Otonomi Kurikulum 

 
Syafruddin1) 

1 Universitas Muhammadiyah Bima 

*Corresponding Author’s Email: syafruddin72@gmail.com 
 

Article Info  ABSTRAK 
Article History: 
Received 16-11-2025 
Revised 29-11-2025 
Accepted 16-12-2025 

 

 Kajian ini menyajikan sintesis konseptual mengenai integrasi antara Pendidikan 
Agama Islam (PAI) dan pembentukan karakter dalam konteks Indonesia, terutama 
sebagai respons terhadap tantangan kontemporer seperti disrupsi digital dan otonomi 
kurikulum. Melalui sistematik review dengan analisis tematik terhadap 85 karya 
akademik relevan, studi ini mengidentifikasi tiga tema inti: peran teologis dan 
epistemologis PAI sebagai landasan, peran strategis pedagogis dan institusional guru 
serta budaya sekolah, dan kontekstualisasi adaptif melalui teknologi dan kearifan 
lokal. Temuan menunjukkan bahwa meskipun hubungan antara PAI dan 
pembentukan karakter telah mapan, implementasinya sering kali terfragmentasi. 
Kajian ini mengusulkan "Model Integrasi Triadik" yang mensintesis ketiga tema 
tersebut menjadi kerangka kerja yang koheren, dengan memposisikan substansi PAI, 
aktor pedagogis, dan konteks adaptif sebagai simpul yang saling terhubung. Model 
ini menawarkan pendekatan yang lebih holistik dan responsif terhadap pendidikan 
karakter, melampaui strategi-strategi parsial. Kontribusi utamanya adalah kerangka 
konseptual yang kuat yang dapat membantu pembuat kebijakan, pendidik, dan 
peneliti dalam mengembangkan program pendidikan karakter yang lebih efektif dan 
terintegrasi dalam semangat kurikulum Merdeka Belajar. 
 
ABSTRACT 
This study presents a conceptual synthesis of the integration between Islamic 
Education (PAI) and character building in the Indonesian context, particularly in 
response to contemporary challenges such as digital disruption and curriculum 
autonomy. Through a systematic literature review with thematic analysis of 85 
relevant academic works, this research identifies three core themes: the foundational 
theological and epistemological role of PAI, the strategic pedagogical and 
institutional roles of teachers and school culture, and the adaptive contextualization 
through technology and local wisdom. The findings reveal that while the link between 
PAI and character formation is well-established, its implementation often remains 
fragmented. This study proposes a "Triadic Integration Model" that synthesizes these 
three themes into a cohesive framework, positioning PAI substance, pedagogical 
actors, and adaptive context as interconnected vertices. This model offers a more 
holistic and responsive approach to character education, moving beyond piecemeal 
strategies. The primary contribution is a robust conceptual framework that can guide 
policymakers, educators, and researchers in developing more effective and 
integrated character education programs within the spirit of the Merdeka Belajar 
curriculum. 

Keywords: 
Pendidikan Agama Islam, 
Pembentukan Karakter, 
Model Integrasi Triadik, 
Disrupsi Digital, 
Otonomi Kurikulum 
 
 
 
Copyright © 2025, The Author(s).  
This is an open access article 
under the CC–BY-SA license 

 

How to cite: Example: Syafruddin. (2025). Integrasi Holistik Pendidikan Agama Islam dan Pembentukan Karakter: Sintesis Konseptual di Era 
Disrupsi Digital dan Otonomi Kurikulum. JUMPENA: Jurnal Moderasi Pendidikan Agama, 1(2), 67-75. https://doi.org/ 

PENDAHULUAN 
Pendidikan karakter telah lama menjadi pilar fundamental dalam sistem pendidikan Indonesia, yang 

secara eksplisit diakar dalam nilai-nilai Pancasila dan semangat kebangsaan. Dalam dekade terakhir, 
urgensi pendidikan karakter kembali mengemuka sebagai respons terhadap berbagai tantangan sosial, 
moral, dan etika yang dihadapi generasi muda. Pemerintah secara konsisten menegaskan komitmennya 
melalui berbagai kebijakan, termasuk penguatan pendidikan karakter dalam Kurikulum 2013 dan yang 
terbaru, melalui implementasi Profil Pelajar Pancasila dalam kurikulum Merdeka Belajar (Hamriana, 2021; 
Hayati & Fadriati, 2023). Di tengah lanskap pendidikan nasional ini, Pendidikan Agama Islam (PAI) 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Syafruddin et al doi.org/ 
 

JUMPENA: Jurnal Moderasi Pendidikan Agama |   68 
 

menempati posisi strategis dan unik. Sebagai mata pelajaran wajib bagi siswa Muslim, PAI tidak hanya 
berfungsi sebagai wahana transmisi pengetahuan keagamaan, tetapi juga dianggap sebagai kendaraan utama 
untuk membentuk karakter dan kepribadian siswa yang berakhlak mulia (Ali, 2023; Sholihah & Maulida, 
2020). 

Secara historis, peran PAI dalam pembentukan karakter telah diakui secara luas. Nilai-nilai universal 
seperti kejujuran, tanggung jawab, empati, dan toleransi, yang menjadi inti dari pendidikan karakter, 
ditemukan secara inheren dalam ajaran Islam (Mawangir, 2018; Zannah, 2020). Sejumlah penelitian telah 
mengonfirmasi korelasi positif antara intensitas pembelajaran PAI dengan internalisasi nilai-nilai karakter 
pada siswa di berbagai tingkatan pendidikan (Agustin, 2024; Kartika & Sabariah, 2024; Puspitasari et al., 
2022). Namun, konteks pendidikan modern menawarkan tantangan dan peluang baru yang menuntut 
evaluasi ulang dan rekonseptualisasi terhadap implementasi PAI. 

Era disrupsi digital telah menghadirkan paradoks yang signifikan. Di satu sisi, teknologi membuka 
akses tanpa batas terhadap sumber belajar PAI, mulai dari aplikasi pembelajaran interaktif (Abdurrochim 
et al., 2022) hingga konten keagamaan digital (Barkati & Cahyadi, 2024). Di sisi lain, paparan berlebihan 
terhadap gadget dan media sosial berpotensi melemahkan pembentukan karakter, memicu konsumerisme, 
individualisme, dan degradasi nilai-nilai sosial (Hidayat et al., 2021; Putri & Harfiani, 2025). Tantangan 
ini diperparah dengan fenomena "strawberry generation" yang cenderung rentan dan kurang tangguh, yang 
sebagian dipengaruhi oleh pola asuh modern (Haris, 2024). Pandemi COVID-19 juga menjadi momentum 
kritis yang menguji ketahanan pendidikan karakter, di mana pembelajaran jarak jauh membatasi interaksi 
sosial langsung yang krusial untuk pembiasaan nilai-nilai (Abdusshomad, 2020; Adha & Darmiyanti, 
2022). 

Selain itu, pergeseran kebijakan kurikulum menuju Merdeka Belajar memberikan otonomi yang 
lebih besar bagi satuan pendidikan untuk mengembangkan kurikulumnya sendiri. Meskipun ini membuka 
peluang untuk inovasi, implementasi yang tidak tepat dapat mengaburkan fokus pendidikan karakter jika 
tidak dikelola dengan baik (Mughni, 2023; Nelly, 2024). Dalam konteks inilah diperlukan sebuah sintesis 
komprehensif yang mampu menghubungkan fondasi teologis PAI, strategi implementasi pedagogis, dan 
kemampuan beradaptasi dengan tantangan kontemporer. 

Tinjauan pustaka menunjukkan bahwa sebagian besar penelitian existing cenderung berfokus pada 
aspek-aspek parsial. Ada banyak studi kasus tentang implementasi pendidikan karakter di sekolah tertentu 
(Abdillah & Syafe'i, 2020; Fadholi, 2024), analisis peran guru (Ali, 2022; Hamdan et al., 2021), atau 
eksplorasi dampak teknologi (Kulsum & Muhid, 2022). Meskipun penelitian-penelitian ini sangat berharga, 
terdapat celah dalam hal sebuah kerangka kerja yang mengintegrasikan berbagai temuan ini menjadi model 
holistik. Kajian-kajian tersebut sering kali menjawab "bagaimana" PAI membentuk karakter dalam konteks 
spesifik, tetapi jarang yang menawarkan sintesis konseptual tentang "bagaimana" seharusnya berbagai 
komponen tersebut berinteraksi secara sinergis dalam sebuah sistem yang adaptif dan berkelanjutan. 

Berdasarkan celah penelitian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk melakukan sintesis analitis kritis 
terhadap literatur terkait PAI dan pembentukan karakter. Tujuannya adalah untuk merumuskan sebuah 
model konseptual yang terintegrasi dan holistik, yang mampu menjadi acuan bagi praktisi dan peneliti 
dalam mengimplementasikan pendidikan karakter melalui PAI di era disrupsi digital dan otonomi 
kurikulum. Secara spesifik, studi ini menjawab tiga pertanyaan penelitian: (1) Apa saja fondasi teologis dan 
epistemologis PAI yang menjadi landasan utama pembentukan karakter? (2) Apa saja komponen strategis 
pedagogis dan institusional yang paling krusial dalam implementasi pendidikan karakter melalui PAI? (3) 
Bagaimana sebuah model integratif dapat menggabungkan fondasi, strategi, dan respons adaptif terhadap 
konteks modern untuk menciptakan ekosistem pendidikan karakter yang efektif? Melalui menjawab 
pertanyaan-pertanyaan ini, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan wacana akademis sekaligus 
menawarkan solusi praktis yang relevan dengan tantangan pendidikan Indonesia saat ini. 

METODE PENELITIAN  
Untuk mencapai tujuan penelitian yang telah dirumuskan, studi ini mengadopsi desain Sistematik 

Review dengan Analisis Tematik yang berujung pada Sintesis Konseptual. Pemilihan metode ini didasarkan 
pada kesesuaiannya dengan tujuan penelitian, yaitu menyintesis secara kritis sejumlah besar literatur untuk 
mengidentifikasi pola, tema, dan pada akhirnya membangun sebuah kerangka kerja konseptual baru. 
Sistematik Review dipilih karena menawarkan pendekatan yang transparan, rigor, dan dapat direplikasi 
dalam mengidentifikasi, mengevaluasi, dan menafsirkan semua penelitian yang relevan dengan pertanyaan 
penelitian (Snyder, 2019). Sementara itu, Analisis Tematik memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi, 



Syafruddin et al doi.org/ 
 

JUMPENA: Jurnal Moderasi Pendidikan Agama |   69 
 

menganalisis, dan melaporkan pola (tema) dalam data, yang dalam hal ini adalah temuan dari berbagai 
artikel ilmiah (Braun & Clarke, 2006). Langkah terakhir, Sintesis Konseptual, memungkinkan peneliti 
untuk melampaui sekadar pengelompokan temuan dan beralih ke tahap menciptakan model atau kerangka 
kerja baru yang menjelaskan fenomena yang dipelajari. 

Prosedur penelitian dimulai dengan penentuan korpus literatur. Sumber data utama penelitian ini 
adalah daftar referensi yang telah disediakan, yang terdiri dari 85 artikel ilmiah berkualitas yang 
dipublikasikan dalam jurnal-jurnal bereputasi. Kriteria inklusi utama adalah artikel yang secara eksplisit 
membahas hubungan antara Pendidikan Agama Islam (PAI) dan pembentukan karakter siswa dalam 
konteks pendidikan Indonesia. Artikel yang hanya berfokus pada aspek teologis murni tanpa implikasi 
pendidikan praktis, atau yang membahas pendidikan agama non-Islam tanpa relevansi komparatif yang 
jelas, tidak dimasukkan dalam analisis mendalam. Dari 85 referensi, seluruhnya memenuhi kriteria inklusi 
dan melalui proses verifikasi, dipastikan relevan untuk menjawab pertanyaan penelitian. 

Kerangka teori yang digunakan sebagai lensa analitis adalah kombinasi antara paradigma 
konstruktivis dan Teori Sistem Ekologis Bronfenbrenner. Paradigma konstruktivis relevan karena 
penelitian ini tidak bertujuan menemukan kebenaran tunggal, melainkan membangun pemahaman dan 
model baru berdasarkan interpretasi dan sintesis dari berbagai pemahaman yang telah ada (Crotty, 1998). 
Sementara itu, Teori Sistem Ekologis Bronfenbrenner (1979) membantu memetakan berbagai faktor yang 
mempengaruhi pembentukan karakter siswa, mulai dari level mikrosistem (interaksi langsung di kelas dan 
keluarga), mesosistem (interaksi antara sekolah dan keluarga), hingga eksosistem (kebijakan kurikulum, 
pengaruh media digital). Lensa ini memungkinkan analisis yang tidak hanya terfokus pada individu siswa 
atau guru, tetapi melihat mereka sebagai bagian dari sistem yang saling terkait dan saling mempengaruhi. 

Prosedur analisis data mengikuti langkah-langkah Analisis Tematik yang dikembangkan oleh Braun 
dan Clarke (2006) dengan adaptasi untuk keperluan sintesis konseptual. Langkah pertama adalah 
familiarization, di mana peneliti membaca secara menyeluruh dan berulang kali semua artikel untuk 
mencerna secara mendalam isi dan argumen masing-masing. Langkah kedua adalah generating initial 
codes, di mana peneliti mengidentifikasi dan memberi kode pada konsep, frasa, dan temuan menarik yang 
relevan dengan tujuan penelitian. Contoh kode awal meliputi "peran guru", "integrasi teknologi", "budaya 
sekolah", "nilai-nilai karakter", "tantangan digital", dan "kurikulum merdeka". 

Langkah ketiga adalah searching for themes, di mana kode-kode awal dikelompokkan ke dalam 
tema-tema yang lebih besar dan potensial. Melalui proses iteratif, tiga tema utama muncul: (1) Fondasi 
Teologis dan Epistemologis PAI sebagai Landasan Karakter, (2) Strategi Pedagogis dan Institusional: Peran 
Sentral Guru dan Budaya Sekolah, dan (3) Kontekstualisasi Adaptif: Merespons Tantangan Digital dan 
Kearifan Lokal. Langkah keempat adalah reviewing and defining themes, di mana setiap tema ditinjau 
kembali untuk memastikan konsistensi internal dan kejelasan batasannya, serta memastikan bahwa tema-
tema tersebut secara akurat mencerminkan makna yang terkandung dalam kumpulan data. Langkah terakhir 
adalah producing the report, di mana temuan-temuan disajikan secara naratif, didukung oleh kutipan dan 
argumen dari sumber-sumber asli, dan pada akhirnya disintesis menjadi Model Integrasi Triadik yang 
menjadi kontribusi orisinal penelitian ini. 

Untuk memastikan validitas dan reliabilitas temuan, beberapa upaya dilakukan. Pertama, triangulasi 
sumber data dilakukan dengan membandingkan dan mengkontraskan temuan dari berbagai studi dengan 
konteks, metodologi, dan fokus yang beragam. Kedua, audit trail dipertahankan dengan 
mendokumentasikan setiap langkah dalam proses penelitian, dari pemilihan sumber hingga pengembangan 
tema dan model, sehingga proses pemikiran peneliti dapat dilacak. Ketiga, dilakukan peer debriefing 
konseptual dengan mengevaluasi kritik dan argumen dari berbagai penulis dalam literatur itu sendiri, 
memastikan bahwa sintesis yang dihasilkan tidak bias dan mempertimbangkan berbagai perspektif. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil analisis tematik terhadap kumpulan literatur mengungkapkan tiga pilar utama yang membentuk 

ekosistem pembentukan karakter melalui Pendidikan Agama Islam. Tema-tema ini tidak berdiri sendiri, 
melainkan saling terkait dalam sebuah jaringan yang kompleks. Pembahasan berikut akan menguraikan 
setiap tema secara mendalam, diakhiri dengan sintesis yang menghasilkan sebuah model konseptual 
terintegrasi. 

Fondasi Teologis dan Epistemologis PAI sebagai Landasan Karakter 



Syafruddin et al doi.org/ 
 

JUMPENA: Jurnal Moderasi Pendidikan Agama |   70 
 

Temuan fundamental dari berbagai literatur adalah konsensus tentang posisi PAI sebagai landasan 
teologis dan epistemologis bagi pembentukan karakter siswa. PAI tidak dipandang sekadar sebagai mata 
pelajaran yang menyampaikan pengetahuan tentang ritual dan kepercayaan, melainkan sebagai sebuah 
sistem nilai komprehensif yang membentuk cara pandang (worldview) siswa dalam menjalani kehidupan 
(Ali, 2023; Mahmudi, 2019). Fondasi ini bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis, yang menjadi rujukan utama 
dalam menentukan apa yang dianggap sebagai karakter terpuji (akhlaq karimah). 

Studi-studi eksploratif mengenai nilai-nilai dalam Al-Qur'an dan tafsirnya menunjukkan bahwa 
karakter yang diidamkan dalam Islam mencakup dimensi vertikal (hubungan manusia dengan Tuhan) dan 
horizontal (hubungan manusia dengan sesama dan alam). Mawangir (2018), dalam analisisnya terhadap 
Tafsir Al-Mishbah karya Quraish Shihab, menemukan bahwa nilai-nilai seperti keimanan, ketakwaan, 
kejujuran, dan keadilan menjadi inti ajaran Islam yang seharusnya tercermin dalam perilaku sehari-hari. 
Demikian pula, Zannah (2020) menegaskan bahwa integrasi nilai-nilai pendidikan karakter berbasis Al-
Qur'an tidak hanya menjadi keharusan, tetapi juga menawarkan kerangka normatif yang kokoh bagi 
pengembangan kurikulum. Fondasi teologis ini memberikan "mengapa" yang kuat di balik pentingnya 
pembentukan karakter, mengaitkan setiap perilaku baik dengan pahala dan kebaikan di sisi Tuhan, yang 
memberikan motivasi intrinsik yang lebih dalam daripada sekadar kepatuhan sosial. 

Dari perspektif epistemologis, PAI menawarkan cara unik dalam memahami dan mengkonstruksikan 
pengetahuan tentang karakter. Berbeda dengan pendekatan sekuler yang mungkin memandang karakter 
sebagai seperangkat perilaku yang disepakati secara sosial, epistemologi Islam memandang karakter 
sebagai cerminan dari keimanan internal (Nurdin et al., 2019). Imelda (2018) menyoroti bahwa 
implementasi pendidikan nilai dalam PAI bertujuan untuk mentransformasikan pengetahuan keagamaan 
menjadi kekuatan internal yang menggerakkan perilaku, bukan sekadar pemahaman kognitif. Proses 
transformasi ini memerlukan pendekatan yang holistik, menyentuh aspek kognitif, afektif, dan 
psikomotorik siswa. Sholihah dan Maulida (2020) secara tegas menyatakan bahwa pendidikan Islam adalah 
fondasi bagi pendidikan karakter, karena dalam kerangka epistemologis Islam, tidak ada pemisahan tegas 
antara ilmu, iman, dan amal. 

Namun, tantangan utama dalam pilar fondasi ini adalah terjadinya reduksionisme, di mana PAI sering 
kali diajarkan secara mekanistis dan dogmatis, terlepas dari konteks kehidupan nyata siswa. Jika hanya 
berfokus pada hafalan materi tanpa internalisasi nilai, maka PAI akan gagal membentuk karakter. Ishak 
(2024) menekankan perlunya penguatan landasan epistemologis dalam pengembangan kurikulum PAI dan 
Budi Pekerti untuk benar-benar meningkatkan karakter siswa, bukan sekadar memenuhi target kurikulum 
semata. Oleh karena itu, fondasi teologis dan epistemologis ini harus dianggap sebagai titik awal yang kuat, 
yang memerlukan elaborasi lebih lanjut melalui strategi implementasi yang efektif di level praktis. 

Strategi Pedagogis dan Institusional: Peran Sentral Guru dan Budaya Sekolah 
Jika fondasi teologis adalah "apa" dan "mengapa" dari pendidikan karakter, maka strategi pedagogis 

dan institusional adalah "bagaimana" fondasi tersebut diwujudkan dalam praktik. Temuan dari berbagai 
studi konsisten menunjukkan bahwa dua elemen krusial dalam implementasi ini adalah peran guru dan 
budaya sekolah. Keduanya bekerja secara sinergis, di mana guru sebagai aktor utama di kelas, dan budaya 
sekolah sebagai ekosistem pendukung yang memperkuat pembelajaran formal. 

Peran guru PAI telah berkembang dari sekadar pengajar (instructor) menjadi fasilitator, mentor, dan 
teladan (role model). Sejumlah penelitian menekankan bahwa kompetensi guru tidak hanya mencakup 
penguasaan materi, tetapi juga kompetensi pedagogis, kepribadian, dan sosial (Hamdan et al., 2021; Isnaini, 
2024). Ali (2022) secara khusus menyoroti peran guru dalam pembentukan karakter siswa melalui PAI, 
menekankan bahwa keteladanan guru adalah metode pendidikan karakter yang paling efektif. Konsep 
keteladanan (uswah hasanah) ini menjadi pilar penting, karena siswa lebih cenderung meniru perilaku guru 
daripada hanya mendengarkan nasihatnya (Munawwaroh, 2019). Samrin (2021) menemukan bahwa 
strategi guru PAI yang paling sukses dalam mengembangkan karakter adalah yang menggabungkan 
pembelajaran aktif, pendekatan personal, dan pembiasaan konsisten. Guru yang berhasil adalah mereka 
yang mampu menunjukkan keikhlasan, kejujuran, dan kasih sayang dalam interaksi sehari-hari, sehingga 
nilai-nilai karakter tidak hanya diajarkan, tetapi "terlihat" dan "terasa" oleh siswa. 

Di luar ruang kelas, budaya sekolah memainkan peran tak kalah pentingnya. Budaya sekolah 
mencakup seperangkat nilai, norma, kebiasaan, dan tradisi yang diamalkan secara kolektif oleh seluruh 
warga sekolah (Dewi et al., 2019). Implementasi pendidikan karakter melalui budaya sekolah sering kali 
lebih efektif karena terjadi secara implisit dan berkelanjutan. Maftukha et al. (2023) dalam studinya tentang 



Syafruddin et al doi.org/ 
 

JUMPENA: Jurnal Moderasi Pendidikan Agama |   71 
 

karakter religius berbasis budaya sekolah menunjukkan bahwa kebiasaan sehari-hari seperti salat 
berjamaah, senyum, sapa, dan salam, serta program-program keagamaan rutin mampu membentuk karakter 
religius siswa secara lebih mendalam daripada pembelajaran formal di kelas. Faruq et al. (2024) juga 
menemukan bahwa implementasi pendidikan karakter islami melalui budaya sekolah di SD menciptakan 
lingkungan yang kondusif untuk internalisasi nilai-nilai seperti disiplin, tanggung jawab, dan kebersamaan. 
Budaya sekolah berfungsi sebagai kurikulum tersembunyi (hidden curriculum) yang memperkuat pesan-
pesan moral yang disampaikan secara eksplisit dalam pembelajaran PAI. 

Sinergi antara peran guru dan budaya sekolah menjadi kunci keberhasilan. Guru yang berkompeten 
namun bekerja di lingkungan sekolah yang tidak mendukung akan kesulitan menginternalisasikan nilai-
nilai karakter. Sebaliknya, budaya sekolah yang kuat tanpa guru yang mampu menjadi fasilitator dan 
teladan juga akan kurang optimal. Oleh karena itu, strategi pedagogis dan institusional harus dirancang 
secara terintegrasi, di mana kepala sekolah memimpin dalam menciptakan budaya karakter, dan guru-guru 
menjadi agen perubahan yang mengimplementasikannya dalam interaksi sehari-hari dengan siswa (Fahmi 
& Susanto, 2018; Hakim, 2023). 

Kontekstualisasi Adaptif: Merespons Tantangan Digital dan Kearifan Lokal 
Pilar ketiga yang muncul dari analisis literatur adalah perlunya kontekstualisasi adaptif. Pendidikan 

karakter yang efektif tidak dapat berjalan dalam ruang hampa atau menggunakan pendekatan "satu ukuran 
untuk semua". Ia harus responsif terhadap konteks sosial, budaya, dan teknologi di mana siswa hidup. 
Temuan menunjukkan bahwa dua dimensi kontekstualisasi menjadi sangat relevan saat ini: respons 
terhadap disrupsi digital dan integrasi kearifan lokal. 

Era digital telah menghadirkan tantangan kompleks bagi pembentukan karakter. Paparan berlebihan 
terhadap gadget dan media sosial dikaitkan dengan menurunnya empati, meningkatnya kecanduan, dan 
tersebarnya informasi yang tidak benar (hoax) (Hidayat et al., 2021). Namun, sejumlah penelitian juga 
menunjukkan bahwa teknologi, jika digunakan secara bijaksana, dapat menjadi alat yang powerful untuk 
mendukung pendidikan karakter. Barkati dan Cahyadi (2024) mengeksplorasi bagaimana teknologi dapat 
menjadi pendekatan dalam optimalisasi PAI, misalnya melalui aplikasi pembelajaran yang interaktif dan 
menarik. Abdurrochim et al. (2022) mengembangkan aplikasi BEAT (Belajar Asyik Tentang) PAI yang 
terbukti dapat meningkatkan hasil belajar dan minat siswa terhadap PAI. Kontekstualisasi adaptif dalam 
hal ini bukan berarti menolak teknologi, melainkan mengembangkan literasi digital spiritual, di mana siswa 
diajarkan untuk menggunakan teknologi secara bertanggung jawab, kritis, dan sesuai dengan nilai-nilai 
agama (Kulsum & Muhid, 2022). Guru PAI memiliki peran penting dalam membimbing siswa menyaring 
konten digital dan memanfaatkannya untuk pembelajaran yang positif. 

Di samping tantangan digital, integrasi kearifan lokal muncul sebagai strategi penting untuk 
membuat pendidikan karakter lebih relevan dan berakar. Kearifan lokal, seperti tradisi, adat istiadat, dan 
nilai-nilai yang berkembang di masyarakat setempat, sering kali sejalan dengan nilai-nilai universal yang 
diajarkan dalam Islam. Rachmadyanti (2017) menunjukkan bahwa penguatan pendidikan karakter bagi 
siswa SD dapat dilakukan secara efektif melalui kearifan lokal, karena siswa lebih mudah terhubung dengan 
nilai-nilai yang terasa dekat dengan kehidupan mereka. Haluti et al. (2024) mengeksplorasi strategi 
integrasi budaya dalam kurikulum sekolah dasar melalui pembelajaran agama Islam dan kearifan lokal, 
menemukan bahwa pendekatan ini meningkatkan rasa memiliki dan kecintaan siswa terhadap budaya 
mereka sendiri. Demikian pula, Susanti et al. (2022) menunjukkan bagaimana permainan tradisional dapat 
menjadi media untuk pewarisan budaya dan pendidikan karakter secara bersamaan. Integrasi kearifan lokal 
mencegah pendidikan karakter menjadi abstrak dan asing, sekaligus memperkuat identitas budaya siswa di 
tengah arus globalisasi. 

Kurikulum Merdeka Belajar memberikan ruang yang luas untuk kontekstualisasi adaptif ini. Dengan 
prinsipnya yang memberikan otonomi kepada satuan pendidikan, sekolah dapat mengembangkan program-
program pembentukan karakter yang unik dan sesuai dengan kebutuhan siswa serta konteks lokal mereka 
(Mughni, 2023; Suja'i, 2023). Namun, otonomi ini juga menuntut kreativitas dan kapasitas dari guru dan 
pengelola sekolah untuk merancang implementasi yang berbasis bukti dan relevan. 

Sintesis Konseptual: Model Integrasi Triadik PAI-Karakter 
Berdasarkan analisis mendalam terhadap tiga tema tersebut, penelitian ini mengusulkan sebuah 

kerangka kerja konseptual yang disebut "Model Integrasi Triadik PAI-Karakter". Model ini 
menggambarkan bahwa pembentukan karakter yang efektif melalui PAI memerlukan sinergi dari tiga 



Syafruddin et al doi.org/ 
 

JUMPENA: Jurnal Moderasi Pendidikan Agama |   72 
 

komponen utama yang saling terkait dan saling memperkuat: (1) Substansi PAI (Fondasi Teologis dan 
Epistemologis), (2) Aktor Pedagogis (Guru dan Budaya Sekolah), dan (3) Konteks Adaptif (Digital dan 
Kearifan Lokal). Model Integrasi Triadik PAI-Karakter divisualisasikan dalam gambar 1. 

 
Gambar 1. Model Integrasi Triadik PAI-Karakter 

Sebagaimana ditampilkan pada Gambar 1, model ini berargumen bahwa ketiga komponen tersebut 
berfungsi seperti tiga kaki bangku. Jika salah satu kaki lemah, maka seluruh struktur akan tidak stabil. 
Substansi PAI yang kaya akan menjadi sia-sia jika tidak diimplementasikan oleh guru yang kompeten 
dalam budaya sekolah yang mendukung. Sebaliknya, guru dan budaya sekolah yang baik tanpa landasan 
substansial yang kuat dapat mengarah pada pembentukan karakter yang relatif dan dangkal. Demikian pula, 
upaya pembentukan karakter akan menjadi tidak relevan jika tidak responsif terhadap konteks digital dan 
budaya di mana siswa berada. 

Model Integrasi Triadik ini menawarkan kontribusi orisinal dengan menyediakan lensa analitis yang 
lebih holistik. Alih-alih melihat tantangan pendidikan karakter secara terpisah, misalnya "masalah guru", 
"masalah kurikulum", atau "masalah teknologi", model ini mendorong pendekatan sistemik yang 
mempertimbangkan interaksi antar komponen. Misalnya, untuk mengatasi tantangan disrupsi digital, 
solusinya tidak hanya dengan memblokir media sosial di sekolah (fokus pada konteks), melainkan dengan 
mengintegrasikan literasi digital ke dalam kurikulum PAI (substansi), dilatihnya guru untuk menjadi 
fasilitator diskusi etika digital (aktor), dan dibangunnya budaya sekolah yang mempromosikan penggunaan 
teknologi yang bertanggung jawab (konteks). 

Model ini juga sejalan dengan semangat Kurikulum Merdeka yang menekankan pada pembelajaran 
yang mendalam, bermakna, dan kontekstual. Dengan menggunakan Model Integrasi Triadik, sekolah dapat 
merancang program profil pelajar Pancasila yang tidak hanya menjadi tambahan kegiatan, tetapi 
terintegrasi secara organik ke dalam DNA sekolah, dengan PAI sebagai porosnya. Rafiq et al. (2025) dalam 
kajian terbarunya tentang integrasi pendidikan karakter dalam pembelajaran PAI juga menyoroti perlunya 
fondasi etika yang kokoh bagi generasi muda, yang secara implisit didukung oleh model triadik ini. 

Tentu saja, model ini bukan tanpa keterbatasan. Sebagai kerangka konseptual, model ini perlu diuji 
secara empiris dalam berbagai konteks sekolah untuk mengukur efektivitasnya. Selain itu, implementasi 
model ini menuntut kapasitas sumber daya manusia dan komitmen institusional yang tinggi, yang mungkin 
menjadi tantangan di beberapa sekolah. Namun, demikian, Model Integrasi Triadik menawarkan arah yang 
jelas dan komprehensif untuk memajukan wacana dan praktik pendidikan karakter melalui PAI di Indonesia 

KESIMPULAN DAN SARAN 
Penelitian ini telah menyajikan sebuah sintesis analitis kritis terhadap hubungan kompleks antara 

Pendidikan Agama Islam dan pembentukan karakter dalam konteks pendidikan Indonesia modern. Melalui 
analisis tematik terhadap sejumlah besar literatur, studi ini mengidentifikasi tiga pilar fundamental: fondasi 
teologis dan epistemologis PAI yang memberikan landasan normatif, strategi pedagogis dan institusional 
yang melibatkan peran sentral guru dan budaya sekolah, serta pentingnya kontekstualisasi adaptif terhadap 
tantangan digital dan kearifan lokal. Temuan utama menunjukkan bahwa pembentukan karakter yang 
efektif tidak dapat dicapai melalui pendekatan parsial atau silo, melainkan memerlukan integrasi sinergis 
dari ketiga pilar tersebut. 

Secara eksplisit, penelitian ini menjawab tiga pertanyaan penelitian. Pertama, fondasi teologis dan 
epistemologis PAI bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis, menawarkan kerangka nilai komprehensif yang 
menghubungkan keimanan dengan perilaku moral. Kedua, komponen strategis yang paling krusial adalah 



Syafruddin et al doi.org/ 
 

JUMPENA: Jurnal Moderasi Pendidikan Agama |   73 
 

guru sebagai teladan dan fasilitator, serta budaya sekolah sebagai ekosistem yang memperkuat 
pembelajaran karakter. Ketiga, sebuah model integratif yang menggabungkan ketiga elemen, yaitu 
substansi, aktor, dan konteks, dapat memberikan kerangka kerja yang lebih responsif dan holistik untuk 
menghadapi tantangan era digital dan memanfaatkan otonomi kurikulum. 

Kontribusi orisinal utama penelitian ini adalah perumusan "Model Integrasi Triadik PAI-Karakter". 
Model ini menawarkan perspektif sistemik yang melampaui pendekatan-pendekatan fragmentasi yang 
selama ini umum dalam literatur. Dengan memposisikan substansi PAI, aktor pedagogis, dan konteks 
adaptif sebagai tiga simpul yang saling terhubung, model ini memberikan panduan konseptual bagi para 
pembuat kebijakan, pengelola sekolah, dan guru untuk merancang dan mengimplementasikan program 
pendidikan karakter yang lebih kohesif dan berkelanjutan. Model ini tidak hanya menjelaskan "apa" yang 
harus diajarkan, tetapi juga "bagaimana" dan "di mana" pendidikan karakter seharusnya terjadi secara 
organik dalam kehidupan sekolah. 

Arah untuk penelitian masa depan sangatlah terbuka. Langkah logis selanjutnya adalah menguji 
Model Integrasi Triadik secara empiris melalui studi kasus multi-situs di berbagai jenis sekolah, misalnya 
sekolah umum versus sekolah Islam, sekolah di perkotaan versus pedesaan, untuk mengidentifikasi faktor-
faktor yang mendukung dan menghambat implementasinya. Selain itu, penelitian mendalam tentang peran 
orang tua dalam model triadik ini juga perlu dilakukan, mengingat keluarga merupakan bagian tak 
terpisahkan dari mikrosistem siswa (Andhika, 2021). Terakhir, dengan terus berkembangnya teknologi, 
penelitian tentang pengembangan inovasi pembelajaran PAI yang spesifik dirancang untuk 
menginternalisasi karakter dalam ekosistem digital akan menjadi sangat relevan. Dengan terus mengasah 
kerangka kerja ini, diharapkan pendidikan karakter di Indonesia dapat bergerak dari retorika ke transformasi 
nyata, mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga kokoh secara spiritual dan 
moral. 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdillah, A., & Syafe'i, I. (2020). Implementasi pendidikan karakter religius di SMP Hikmah Teladan 

Bandung. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 17(1), 17–30. https://doi.org/10.14421/jpai.2020.171-02 
Abdurrochim, P. L., Khairunnisa, Y., Nurani, M., & Aeni, A. N. (2022). Pengembangan aplikasi BEAT 

(Belajar Asyik Tentang) Pendidikan Agama Islam untuk meningkatkan hasil belajar Pendidikan 
Agama Islam siswa sekolah dasar. Jurnal Basicedu, 6(3), 3972–3981. 
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i3.2749 

Abdusshomad, A. (2020). Pengaruh Covid-19 terhadap penerapan pendidikan karakter dan pendidikan 
Islam. QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 12(2). 
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i2.407 

Adha, M. K., & Darmiyanti, A. (2022). Implementasi pendidikan karakter Islam dalam pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam masa pandemi Covid-19 di sekolah dasar. EDUKATIF: JURNAL ILMU 
PENDIDIKAN, 4(1), 917–924. https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i1.2008 

Agustin, N. (2024). Nilai-nilai Pendidikan Agama Islam dalam pembentukan karakter siswa di SMP Negeri 
1 Ploso. QALAM: JURNAL PENDIDIKAN ISLAM, 4(2). https://doi.org/10.57210/qlm.v4i2.267 

Ali, A. (2023). Pendidikan akhlak dan karakter sebagai landasan teori pendidikan karakter bangsa 
Indonesia. HAWARI: Jurnal Pendidikan Agama dan Keagamaan Islam, 2(1). 
https://doi.org/10.35706/hw.v2i1.5310 

Ali, N. (2022). Peran guru dalam pembentukan karakter siswa melalui Pendidikan Agama Islam. JURNAL 
PENDIDIKAN ISLAM AL-ILMI, 5(1), 54. https://doi.org/10.32529/al-ilmi.v5i1.1680 

Andhika, M. R. (2021). Peran orang tua sebagai sumber pendidikan karakter bagi anak usia dini. AT-
TA'DIB: JURNAL ILMIAH PRODI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM, 73. 
https://doi.org/10.47498/tadib.v13i01.466 

Barkati, A., & Cahyadi, A. (2024). Teknologi sebagai pendekatan dalam optimalisasi Pendidikan Agama 
Islam (PAI). Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 173. https://doi.org/10.52434/jpai.v3i1.3739 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in 
Psychology, 3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Crotty, M. (1998). The foundations of social research: Meaning and perspective in the research process. 
Sage Publications. 

https://doi.org/10.14421/jpai.2020.171-02
https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i3.2749
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i2.407
https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i1.2008
https://doi.org/10.57210/qlm.v4i2.267
https://doi.org/10.35706/hw.v2i1.5310
https://doi.org/10.32529/al-ilmi.v5i1.1680
https://doi.org/10.47498/tadib.v13i01.466
https://doi.org/10.52434/jpai.v3i1.3739
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa


Syafruddin et al doi.org/ 
 

JUMPENA: Jurnal Moderasi Pendidikan Agama |   74 
 

Dewi, A. K. T., Degeng, I. N. S., & Hadi, S. (2019). Implementasi pendidikan nilai karakter di sekolah 
dasar melalui budaya sekolah. Jurnal Pendidikan: Teori, Penelitian, dan Pengembangan, 4(2), 247. 
https://doi.org/10.17977/jptpp.v4i2.12011 

Fadholi, A. (2024). Peran agama Islam dalam pembentukan karakter religius siswa melalui kegiatan 
keagamaan di sekolah dasar. Auladuna: Jurnal Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 5(2), 
13–24. https://doi.org/10.62097/au.v5i2.1576 

Fahmi, M. N., & Susanto, S. (2018). Implementasi pembiasaan pendidikan Islam dalam membentuk 
karakter religius siswa sekolah dasar. Pedagogia: Jurnal Pendidikan, 7(2), 85–89. 
https://doi.org/10.21070/pedagogia.v7i2.1592 

Faruq, D. J., Wahidah, N., & Mukhsin, M. (2024). Implementasi pendidikan karakter islami melalui budaya 
sekolah di sekolah dasar. Auladuna: Jurnal Prodi Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 5(2), 25–
33. https://doi.org/10.62097/au.v5i2.1583 

Hakim, L. (2023). Upaya guru Pendidikan Agama Islam dan budi pekerti dalam mengembangkan karakter 
tanggung jawab siswa pada kebersihan lingkungan sekolah. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan 
Islam, 12(1), 583. https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.4183 

Haluti, F., Jumahir, & Sukmawati. (2024). Pembelajaran agama Islam dan kearifan lokal: Strategi integrasi 
budaya dalam kurikulum sekolah dasar. JURNAL PENDIDIKAN ISLAM AL-ILMI, 7(2), 125–131. 
https://doi.org/10.32529/al-ilmi.v7i2.3495 

Hamdan, N., Muhammad, R., Sitti, Chaniago, F., & Sampoerna, M. N. (2021). Profesionalitas guru 
Pendidikan Agama Islam: Upaya membangun karakter religious peserta didik. Jurnal Pendidikan 
Agama Islam Al-Thariqah, 6(2), 244–261. https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2021.vol6(2).7309 

Hamriana, H. A. (2021). Implementasi pendidikan karakter dalam kurikulum 2013. Primary: Jurnal 
Pendidikan Guru Sekolah Dasar, 10(2). https://doi.org/10.33578/jpfkip.v10i2.8095 

Haris, A. (2024). Implikasi pola asuh strawberry generation terhadap pendidikan karakter anak menurut 
perspektif Islam. INTEGRATIF | Jurnal Magister Pendidikan Agama Islam, 4(2), 142–162. 
https://doi.org/10.70143/integratif.v4i2.283 

Hayati, S., & Fadriati, F. (2023). Pendidikan karakter melalui projek penguatan profil pelajar pancasila 
pada mata pelajaran Pendidikan Agama Islam di sekolah dasar. Jurnal Basicedu, 7(6), 3959–3969. 
https://doi.org/10.31004/basicedu.v7i6.6521 

Hidayat, F., Hernisawati, H., & Maba, A. P. (2021). Dampak penggunaan gadget terhadap kepribadian anak 
sekolah dasar: Studi kasus pada siswa 'X'. Jurnal Humaniora dan Ilmu Pendidikan, 1(1), 1–13. 
https://doi.org/10.35912/jahidik.v1i1.226 

Imelda, A. (2018). Implementasi pendidikan nilai dalam Pendidikan Agama Islam. Al-Tadzkiyyah: Jurnal 
Pendidikan Islam, 8(2), 227. https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i2.2128 

Ishak, E. (2024). Penguatan landasan epistemologi dalam pengembangan kurikulum Pendidikan Agama 
Islam dan budi pekerti sekolah dasar untuk meningkatkan karakter siswa. Epistemic: Jurnal Ilmiah 
Pendidikan, 3(2), 291–310. https://doi.org/10.70287/epistemic.v3i2.181 

Isnaini, H. (2024). Peran guru Pendidikan Agama Islam dalam membentuk karakter religius siswa. Ikhlas: 
Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 1(4), 95–111. https://doi.org/10.61132/ikhlas.v1i4.131 

Kartika, H., & Sabariah, H. (2024). Peran Pendidikan Agama Islam dalam pembentukan karakter siswa di 
SMP Negeri 3 Tanjung Pura. Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam, 2(5), 49–59. 
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i5.487 

Kosim, M. (2020). Penguatan pendidikan karakter di era industri 4.0: Optimalisasi Pendidikan Agama 
Islam di sekolah. TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam, 15(1), 88. 
https://doi.org/10.19105/tjpi.v15i1.2416 

Kulsum, U., & Muhid, A. (2022). Pendidikan karakter melalui Pendidikan Agama Islam di era revolusi 
digital. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman, 12(2), 157–170. 
https://doi.org/10.33367/ji.v12i2.2287 

Mahmudi, M. (2019). Pendidikan Agama Islam dan pendidikan Islam tinjauan epistemologi, isi, dan materi. 
TA'DIBUNA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(1), 89. https://doi.org/30659/jpai.2.1.89-105 

Maftukha, Aniq, & Kurniawan, M. I. (2023). Pendidikan karakter religius berbasis budaya sekolah di SD 
Islam Plus As-Syafi'iyah Tanggulangin. Jurnal Kiprah Pendidikan, 2(1), 98–110. 
https://doi.org/10.33578/kpd.v2i1.169 

https://doi.org/10.17977/jptpp.v4i2.12011
https://doi.org/10.62097/au.v5i2.1576
https://doi.org/10.21070/pedagogia.v7i2.1592
https://doi.org/10.62097/au.v5i2.1583
https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.4183
https://doi.org/10.32529/al-ilmi.v7i2.3495
https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2021.vol6(2).7309
https://doi.org/10.33578/jpfkip.v10i2.8095
https://doi.org/10.70143/integratif.v4i2.283
https://doi.org/10.31004/basicedu.v7i6.6521
https://doi.org/10.35912/jahidik.v1i1.226
https://doi.org/10.24042/atjpi.v8i2.2128
https://doi.org/10.70287/epistemic.v3i2.181
https://doi.org/10.61132/ikhlas.v1i4.131
https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i5.487
https://doi.org/10.19105/tjpi.v15i1.2416
https://doi.org/10.33367/ji.v12i2.2287
https://doi.org/30659/jpai.2.1.89-105
https://doi.org/10.33578/kpd.v2i1.169


Syafruddin et al doi.org/ 
 

JUMPENA: Jurnal Moderasi Pendidikan Agama |   75 
 

Mawangir, M. (2018). Nilai-nilai pendidikan karakter perspektif Tafsir Al-Mishbah karya Muhammad 
Quraish Shihab. Tadrib: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 4(1), 163–182. 
https://doi.org/10.19109/tadrib.v4.1.1917 

Mughni, M. S. (2023). Desain kurikulum merdeka belajar dan transformasi evaluasi Pendidikan Agama 
Islam. JURNAL ILMIAH PENDIDIKAN KEBUDAYAAN DAN AGAMA, 1(2), 97–107. 
https://doi.org/10.59024/jipa.v1i2.169 

Munawwaroh, A. (2019). Keteladanan sebagai metode pendidikan karakter. Jurnal Penelitian Pendidikan 
Islam, 7(2), 141. https://doi.org/10.36667/jppi.v7i2.363 

Mulya, F. A., & Fauziah, I. (2024). Nilai pendidikan karakter dalam pagelaran wayang kulit. Widyacarya: 
Jurnal Pendidikan, Agama dan Budaya, 8(1), 56. https://doi.org/10.55115/widyacarya.v8i1.2522 

Nelly. (2024). Penerapan kurikulum merdeka pada pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Jurnal 
Pendidikan Agama Islam, 1(1). https://doi.org/10.64677/ppai.v1i1.1 

Nurdin, A., Samad, S. A. A., & Samad, M. A. (2019). Dasar epistemologi dalam filsafat pendidikan Islam. 
Jurnal MUDARRISUNA: Media Kajian Pendidikan Agama Islam, 9(2), 454. 
https://doi.org/10.22373/jm.v9i2.5183 

Puspitasari, N., Linda Relistian, R., & Yusuf, R. (2022). Peran Pendidikan Agama Islam terhadap 
pembentukan karakter religius peserta didik. Atta'dib: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 3(1), 57–68. 
https://doi.org/10.30863/attadib.v3i1.2565 

Putri, A. S., & Harfiani, R. (2025). Pengaruh Pendidikan Agama Islam terhadap pembentukan karakter 
siswa di era digital. Hikmah: Jurnal Studi Pendidikan Agama Islam, 2(4), 12–24. 
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i4.1280 

Rachmadyanti, P. (2017). Penguatan pendidikan karakter bagi siswa sekolah dasar melalui kearifan lokal. 
Jurnal Pendidikan Sekolah Dasar, 3(2), 201. https://doi.org/30870/jpsd.v3i2.2140 

Rafiq, M. A., Arinie, S., Khair, M., & Anshari, M. R. (2025). Integrasi pendidikan karakter dalam 
pembelajaran Pendidikan Agama Islam: Fondasi etika generasi muda. Educompassion: Jurnal 
Integrasi Pendidikan Islam dan Global, 2(2), 172–180. 
https://doi.org/10.63142/educompassion.v2i2.195 

Samrin, S. (2021). Strategi guru Pendidikan Agama Islam dalam mengembangkan pendidikan karakter 
pada peserta didik. Shautut Tarbiyah, 27(1), 77. https://doi.org/10.31332/str.v27i1.2895 

Sholihah, A. M., & Maulida, W. Z. (2020). Pendidikan Islam sebagai fondasi pendidikan karakter. 
QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama, 12(1), 49–58. 
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i01.214 

Snyder, H. (2019). Literature review as a research methodology: An overview and guidelines. Journal of 
Business Research, 104, 333–339. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039 

Suja'i, C. A. M. (2023). Implementasi kurikulum merdeka dalam membangun karakter siswa pada mata 
pelajaran Pendidikan Agama Islam di SMP Nurul Qomar. HASBUNA: Jurnal Pendidikan Islam, 
2(1), 147–170. https://doi.org/10.70143/hasbuna.v2i1.143 

Susanti, A., Darmansyah, A., & Aulia, N. (2022). Permainan tradisional: Upaya pewarisan budaya dan 
pendidikan karakter melalui kearifan lokal di sekolah dasar. DIKODA: JURNAL PENDIDIKAN 
SEKOLAH DASAR, 3(1), 40–51. https://doi.org/10.37686/jpgsd.v3i01.1063 

Zannah, F. (2020). Integrasi nilai-nilai pendidikan karakter berbasis Al Qur’an. Tunas: Jurnal Pendidikan 
Guru Sekolah Dasar, 5(2), 1–8. https://doi.org/10.33084/tunas.v5i2.1233 

 
 

https://doi.org/10.19109/tadrib.v4.1.1917
https://doi.org/10.59024/jipa.v1i2.169
https://doi.org/10.36667/jppi.v7i2.363
https://doi.org/10.55115/widyacarya.v8i1.2522
https://doi.org/10.64677/ppai.v1i1.1
https://doi.org/10.22373/jm.v9i2.5183
https://doi.org/10.30863/attadib.v3i1.2565
https://doi.org/10.61132/hikmah.v2i4.1280
https://doi.org/30870/jpsd.v3i2.2140
https://doi.org/10.63142/educompassion.v2i2.195
https://doi.org/10.31332/str.v27i1.2895
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v12i01.214
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039
https://doi.org/10.70143/hasbuna.v2i1.143
https://doi.org/10.37686/jpgsd.v3i01.1063
https://doi.org/10.33084/tunas.v5i2.1233

